Aristote et la pensée pratique : l’éthique et la politique

   La pensée pratique signifie la pensée de l’action (en grec, praxis), et elle se distingue de la
pensée théorique en ce qu’elle ne vise pas une vérité scientifique, ni ne peut prétendre
atteindre une certitude, car elle a affaire au domaine contingent des activités humaines. Son
but est de chercher ce qu’il y a de mieux à faire, sachant que ce mieux n’est ni un absolu ni
complètement relatif, mais peut être discuté sur la base de critères de qualité qui sont eux-
mêmes à établir. Le domaine pratique se divise en la praxis proprement dite et la poièsis,
c’est-à-dire la production ; cette dernière réalise un produit, un objet extérieur à l’acteur,
tandis que la première ne produit aucun objet mais réside dans les comportements, les
attitudes, les relations. La poièsis est donc le domaine de la technique, la praxis celui de
l’éthique et de la politique. La pensée pratique est-elle une philosophie ? Aristote préfère
réserver le terme « philosophie » aux études théoriques, et parle plutôt ici de pensée
argumentée (dianoia). Cependant, selon nos critères actuels, il s’agit d’une partie de la
philosophie, parce qu’elle ne se contente pas de donner une opinion ou d’imposer une
norme (comme c’est le cas d’un enseignement moral), mais elle réfléchit sur les conditions
nécessaires de l’action (les facultés qui y interviennent, les possibilités de relations entre les
individus et entre ceux-ci et les collectivités, les critères de responsabilité ou
d’irresponsabilité des actions), et elle s’interroge sur les critères du bon et du mauvais au
lieu de simplement transmettre ceux d’une tradition, comme le fait une morale. Nous
verrons que cette réflexion est inséparablement éthique et politique, et que la distinction
entre les deux aspects n’est pas celle de l’individuel et du collectif. L’éthique est plutôt
une partie de la politique, celle-ci étant comprise comme l’institution du cadre de la vie
commune, depuis la décision concernant la répartition des pouvoirs et des possessions
jusqu’aux règles favorisant les relations mutuelles ; or le bon fonctionnement des décisions
et des relations suppose des individus disposés à agir le mieux possible en vue de ce meilleur
fonctionnement ; la politique doit donc instituer en tout premier lieu les conditions
favorables pour le développement de ce genre de qualités chez tous les membres de la cité ;
c’est ainsi qu’elle doit veiller non seulement à l’enseignement de tous mais aussi à la
formation des qualités du caractère, et c’est cela l’éthique. L’inscription de l’éthique dans la
politique se manifeste aussi par la recommandation qu’Aristote adresse à plusieurs reprises
au nomothète (le législateur, celui qui institue les lois les plus fondamentales, le cadre dans
lequel les autres lois viennent s’inscrire, ce qui est le rôle de la Constitution dans la plupart
des cités) de connaître le fonctionnement des facultés humaines et de mettre en place toutes
les mesures nécessaires pour les orienter au mieux. Cette inscription ou incorporation de
l’éthique au sein du politique ne signifie cependant pas que pour les Grecs le bonheur
collectif prime sur le bonheur individuel. En réalité, aucun des deux ne peut primer sur
l’autre mais les deux vont nécessairement de pair. En effet, l’individu est d’emblée pensé
comme se développant dans un contexte collectif et comme formé par la culture de sa
société. Un individu humain ne peut être heureux dans une cité mal organisée, injuste,
déchirée. Réciproquement, la cité comme collectivité ne peut être heureuse si une partie de
ses membres ne l’est pas. Le repli sur la sphère privée manifeste un échec de la collectivité,
une impossibilité d’agir ensemble pour réunir les conditions de la meilleure vie pour tous.
L’individu retranché dans un tel repli ne peut être tout à fait heureux, d’abord parce qu’il est
menacé par les décisions politiques auxquelles il ne participe pas, ensuite parce qu’il lui
manque une dimension importante de l’agir humain, l’exercice actif de sa liberté, sur lequel
la philosophe contemporaine Hannah Arendt insistera tant dans sa pensée et son œuvre.

L’objectif de l’éthique
Aristote a laissé deux ouvrages d’éthique : Éthique à Nicomaque et Éthique à Eudème.
Le point de départ de l’enquête est que toute action et toute production vise un certain but,
qui est donc un bien du point de vue de celui qui le vise. Pour toute technique, ce but est
d’abord l’objet produit, ensuite son usage. Or, l’utilisateur s’en sert à son tour dans un autre
but, qui à nouveau est utilisé par quelqu’un d’autre dans un autre but (par exemple, le
fabricant de selles vise l’usage par le cavalier, qui est lui-même utilisé par l’armée en vue de
la victoire, qui est poursuivie par la cité en vue de sa sauvegarde ou de son bien-être). Il doit
donc y avoir un but ultime auquel aboutissent finalement tous les buts, et auquel ils sont
subordonnés. Ce but, et ces différentes subordinations, c’est la tâche de l’instance politique
de les déterminer, car c’est elle qui doit définir ce dont elle a besoin pour le meilleur
fonctionnement collectif. De même, les actions, les comportements et les relations entre
individus visent toujours un certain but, et doivent également avoir un but ultime, qui
correspond à la question : « en vue de quoi fais-je tout ce que je fais ? » La réponse est :
en vue du bonheur, c’est-à-dire de la vie réussie (le mot grec qui signifie « bonheur
», à savoir eudaimonia, est donné pour équivalent de « eu prattein » : agir bien et
efficacement, réussir). Il n’y a pas d’autre bien pratique ultime que celui-là. Mais si tout le
monde s’accorde sur ce but ultime, tout le monde n’est pas d’accord sur les moyens d’y
parvenir :
« Puisqu’on range en trois classes ce qui permet de mener une existence heureuse, à savoir
les trois biens cités précédemment comme les plus grands aux yeux des hommes : vertu
(aretè), pensée (phronèsis) et plaisir (hèdonè), nous voyons qu’il y a aussi trois sortes de
vies que choisissent de vivre tous ceux qui en ont la possibilité : la vie politique, la vie
philosophique et la vie de plaisir. Parmi elles, la vie philosophique veut se consacrer à la
pensée et à l’étude concernant la vérité, la vie politique aux belles actions (qui sont celles
issues de la vertu), la vie de plaisir aux plaisirs du corps. »  (Éthique à Eudème, I, 4,
1215a32b5).

Comment choisir la meilleure vie parmi ces trois plébiscitées ?
Comment choisir la meilleure vie parmi ces trois plébiscitées ? Aristote commence par
montrer qu’avoir recours à une notion générale de Bien, comme l’est l’Idée platonicienne, ne
sert à rien, car on cherche un bien pratique et non théorique, et en outre dans chaque
domaine ce qui est bon est différent, à tel point qu’on ne peut trouver de signification
générale du mot « bon ». C’est la part de l’empirisme chez Aristote.  Ainsi propose-t-il
d’abord le critère d’un bonheur proprement humain, qui élimine la vie de plaisir puisque
celle-ci est désirée par tous les animaux. Une vie proprement humaine sera donc celle qui se
règle sur le logos, prend pour guide la raison, et qui fait s’épanouir les capacités propres à
l’être humain, dont font partie à la fois l’organisation politique et les études scientifiques.
Cependant, personne n’estimerait heureuse une vie dépourvue de tout bien extérieur
(ressources matérielles), de tout bien du corps (santé, vigueur, beauté), de tout plaisir
(physique et mental) et de toute relation affective. Il faut donc que tout cela fasse partie des
deux vies proprement humaines, de même qu’une certaine dose de chance, grâce à laquelle
on évite les terribles coups du sort tels que la maladie, la mort d’un de ses enfants, de ses
proches, etc. Le plaisir est un bien en lui-même, et si certains sont mauvais c’est parce qu’ils
sont provoqués par des actions mauvaises. Au contraire, une bonne action faite avec plaisir
est encore mieux accomplie. Entre les deux types de vie valorisés, le choix ne sera fait que
tout à la fin de l’œuvre.

Les qualités du caractère et les moyens de les développer
Quelles sont maintenant les qualités qu’il faut développer pour se donner une vie
heureuse? Aristote distingue d’abord, parmi les qualités (ou « vertus » : le mot grec aretè
est formé sur le superlatif de « bon » : aristos, et signifie donc l’excellence, la capacité la
meilleure), les qualités du raisonnement (vertus intellectuelles) et les qualités du caractère
(vertus éthiques), qui sont des dispositions vis-à-vis des émotions :
« Je parle de la qualité du caractère, car c’est elle qui concerne les émotions et les actions,
dans lesquelles se trouvent l’excès, le défaut et le milieu. Par exemple, on peut s’effrayer, se
rassurer, désirer, se mettre en colère, avoir pitié, et, d’une manière générale, éprouver du
plaisir et de la peine, aussi bien trop que trop peu, et dans les deux cas ce n’est pas bien ;
en revanche, les éprouver lorsqu’il le faut, à propos de ce qu’il faut, vis-à-vis de qui, dans
l’intention et de la manière dont il le faut, voilà le milieu et le meilleur, ce qui précisément
correspond à la qualité. Et de la même manière, dans les actions, on trouvera excès, défaut
et le milieu. Par ailleurs, la qualité concerne les émotions et les actions dans lesquelles
l’excès est une faute et le défaut est blâmé, tandis que le milieu est félicité et considéré
comme correct, ce qui constitue deux caractéristiques de la qualité. La qualité est donc une
médiété, puisqu’elle vise le milieu. En outre, il y a de multiples façons d’être en faute (...)
mais une seule d’être correct, et c’est pourquoi l’un est facile et l’autre difficile. »  (Éthique
à Nicomaque, II, 6, 1106b16-32).
Il vaut la peine de passer en revue les qualités, ainsi que leurs excès et défauts, qui sont
présentées dans l’Éthique à Eudème sous forme de tableau, car elles permettent de
comprendre le type de personne que cherche à promouvoir Aristote.
Citons-les à titre d’exemple et examinons chacune à partir de la liste suivante, dans
laquelle à l’excès et au défaut correspond une vertu comme juste milieu (3e terme) :
« (…) irascibilité - impassibilité - douceur / témérité – lâcheté - courage / impudence -
pudibonderie – pudeur / intempérance - insensibilité - tempérance / gain - perte -
justice / prodigalité - avarice - générosité / vantardise – ironie - sincérité / flatterie -
animosité - amabilité / complaisance - présomption - dignité / mollesse – pénitence -
fermeté / vanité - humilité - magnanimité / ostentation - mesquinerie –
magnificence » (Aristote, Éthique à Eudème, II, 3, 1220b36-1221a12).

Quelles sont les qualités qu’il faut développer pour une vie heureuse?
La plupart de ces qualités sont des dispositions par rapport aux différentes émotions ou
passions : la douceur par rapport à la colère, le courage par rapport à la peur de la mort, la
pudeur par rapport à la crainte du regard d’autrui, la tempérance par rapport aux plaisirs
alimentaires et sexuels, l’indignation par rapport aux privilèges non mérités, la justice par
rapport à l’acquisition d’argent, la générosité par rapport au don d’argent, la sincérité par
rapport à l’expression de ce qu’on sait ou sait faire, l’amabilité par rapport au
comportement envers des personnes quelconques, la dignité par rapport au jugement
qu’autrui porte sur nous, la fermeté par rapport au confort ou à la dureté des conditions
matérielles. La générosité est l’une des qualités les plus valorisées par Aristote, qui
développe à ce propos une réflexion sur le don et le contre-don, actions indispensables
pour resserrer le tissu social, et qui implique la nécessité d’avoir quelque chose à donner.
Ce sera un argument, lorsqu’il examinera dans Politique, II, 2-4 , la proposition
platonicienne de communauté des biens au Livre V de sa République, pour estimer qu’une
certaine propriété individuelle doit être préservée, sinon personne n’aura rien à donner.
La magnanimité suppose l’excellence de la personne, car il s’agit de la conviction, à juste
titre, de posséder de grandes qualités. Ne pas favoriser la modestie et l’humilité est une
grande différence de l’éthique grecque par rapport à l’éthique chrétienne. La certitude de
sa propre valeur, quand elle est justifiée, provoque des comportements qui renforcent
encore les qualités ; par exemple, le magnanime n’étant pas affecté par le jugement
d’autrui (puisqu’il ne doute pas de lui-même), il ne sera pas non plus rancunier, ni ne
craindra une totale franchise même envers les puissants ; il ne craindra pas non plus le
dénuement matériel puisqu’il a une confiance méritée en lui-même ; grâce à cette
indépendance, il ne se laissera aller à aucune action basse commandée par l’une de ces
craintes. La magnificence est une qualité réservée aux riches, puisqu’il s’agit de faire des
dons grandioses pour l’aménagement ou l’embellissement de la cité, dans un contexte où
les donations privées remplacent les impôts pour financer les bâtiments publics et
religieux. Enfin, nous reviendrons sur l’importance de la sagesse pratique (phronèsis), qui,
ici, est seulement opposée à l’excès d’habileté, tel que l’on ne recule devant aucun moyen
pour arriver à ses fins, et au défaut d’habileté, également condamnable dans une éthique
pour laquelle la bonne intention seule ne suffit pas. Aristote précise ensuite comment on
développe les qualités du caractère, en considérant d’emblée une complémentarité entre
l’inné et l’acquis, au sens où les potentialités sont innées mais leur réalisation dépend de
l’éducation :
« Les qualités ne se développent en nous ni par nature ni contre nature, mais par le fait
que nous sommes disposés par nature à les recevoir et que nous les menons à terme grâce
à l’habitude. Tout ce qui nous vient de la nature à part ça, nous en portons d’abord les
capacités et ensuite nous en fournissons les actes (on peut le voir à propos des sensations :
ce n’est pas en voyant ou en entendant souvent que nous avons acquis ces sensations, mais
du fait que nous les possédons nous les exerçons, et non du fait que nous les exerçons
nous les possédons) ; mais les qualités, nous les acquérons du fait de les avoir d’abord
pratiquées, de même que dans les autres techniques, car ce qu’il faut faire après l’avoir
appris, nous l’apprenons en le faisant, par exemple c’est en bâtissant que l’on devient
bâtisseur et en jouant de la cithare qu’on devient cithariste. Ainsi, de la même façon, c’est
en faisant des actions justes que nous devenons justes, des actions tempérantes que nous
devenons tempérants, des actions courageuses que nous devenons courageux. En
témoigne aussi ce qui se passe dans les cités : les législateurs, en donnant des habitudes
aux citoyens, les rendent bons, et c’est là le souhait de tout législateur, mais ceux qui ne le
font pas bien n’obtiennent pas ce résultat et c’est ce qui distingue entre eux un bon et un
mauvais régime. » (Éthique à Nicomaque, II, 1, 1103a23-b6).
L’opposition entre les sensations, d’une part, les techniques et les qualités, d’autre part,
réside en ce que, pour les premières, nous passons immédiatement de la capacité naturelle
à l’activité, alors que, pour les secondes, il faut exercer une activité avant d’avoir la
capacité. Plus précisément, il y a un double sens de la capacité, comme Aristote l’explique
dans d’autres textes : elle signifie, d’une part, la pure potentialité naturelle (et en ce sens
elle est toujours première), d’autre part, l’hexis, c’est-à-dire une capacité acquise à partir
de cette pure potentialité. Ensuite, la capacité innée (par exemple, de sentir) et la capacité
acquise (par exemple, d’agir bien) sont encore des puissances par rapport à leur
actualisation au moment où l’on sent ou agit, puisqu’on ne le fait pas continuellement.
L’acquisition d’une hexis[1]  se fait par l’exercice et la pratique. Cela peut sembler
circulaire à première vue car comment pratiquer ce qu’on ne possède pas encore ? La
réponse est qu’au début on la pratique maladroitement et avec l’aide de quelqu’un
(l’exemple de la cithare est une bonne illustration à cet égard), et ensuite progressivement
on s’améliore et on peut se passer des recommandations d’autrui. C’est donc ainsi qu’on
acquiert les qualités du caractère, d’où l’importance primordiale de l’éducation qui
consiste à nous les faire pratiquer et exercer jusqu’à ce qu’elles s’installent et deviennent
spontanées. L’instance législatrice, si elle veut que la cité fonctionne bien, doit favoriser ce
type d’éducation de tous ses membres, et c’est ce que font aussi les lois puisque, en nous
ordonnant ou en nous interdisant de faire quelque chose, elles nous habituent à le faire ou
à ne pas le faire. Au début, c’est donc par une volonté extérieure qu’on « prend le pli ».
Mais, à la différence d’un dressage, les habitudes ne suffisent pas à l’éducation humaine : il
faut aussi que progressivement le jugement personnel prenne le relais, comme le dit ce
texte de la Politique qui récapitule les facteurs nécessaires :
« Il nous faut examiner comment on devient un homme de qualité. En effet, s’il est
possible d’être vertueux tous ensemble sans que chacun des citoyens le soit, il vaut
cependant mieux que chacun le soit, car la vertu de tous résulte de celle de chacun. Cela
dit, on devient bon et vertueux à trois conditions, qui sont la nature, l’habitude et la
raison. En effet, il faut d’abord naître homme et non l’un des autres animaux, et ainsi avoir
un certain type de corps et d’âme. Pour certaines qualités, il est inutile de les avoir en
naissant, car les habitudes les font changer ; certaines, en effet, ambivalentes par nature,
sont dirigées vers le pire et le meilleur par les habitudes. Les autres animaux vivent
principalement par leur nature, et certains un peu par les habitudes, mais l’homme vit
aussi par la raison, car seul il possède la raison. Par conséquent, il faut que ces trois
conditions s’accordent entre elles, car beaucoup d’actions sont accomplies par la raison
contre les habitudes et la nature, quand on est persuadé qu’il vaut mieux faire autrement.
Quelle nature il faut avoir pour se laisser bien façonner par le législateur, nous l’avons déjà
déterminé ; le reste est la tâche de l’éducation (paideia), car on apprend certaines choses
en s’y habituant, les autres en écoutant" (Aristote, Politique, VII, 13, 1332a35-b11)
[1] Ce terme grec est à rapprocher du terme latin habitus désignant en sociologie une
manière d’être, une allure générale, une disposition d’esprit acquise par habitude
justement.

La responsabilité de l’action
Le blâme et la louange qui s’attachent aux actions supposent que nous avons la
responsabilité de nos actes. Il faut cependant vérifier dans quels cas nous sommes
responsables et dans quels cas non. En grec, on ne parle pas d’une action « volontaire »
mais
on utilise couramment l’opposition entre « de plein gré » (hekôn) et « contre son gré
» (akôn). Sont considérées comme de plein gré toutes les actions dont le principe (au sens
du moteur) est en nous. Elles s’opposent à celles qui sont effectuées par contrainte ou par
ignorance. La contrainte concerne exclusivement les cas où nous ne contribuons en rien à
l’action, par exemple : si, bousculés au moment de tirer une flèche, nous l’envoyons vers
quelqu’un au lieu de l’envoyer vers la cible. Elle n’inclut pas les cas où nous sommes forcés
de choisir entre deux maux, par exemple si un tyran nous force à accomplir un crime en
menaçant la vie de nos parents ou de nos enfants ; en effet, dans ces cas nous devons
choisir et donc nous sommes responsables de notre choix, même s’il n’y avait aucun choix
qui soit bon ; cependant, ces choix-là ne suscitent aucun blâme mais de l’indulgence ou de
la compassion (c’est un ressort important de la tragédie grecque !). Être attiré par un objet
extérieur ne constitue en rien une action forcée, car le moteur est bien en nous : c’est le
désir, et nous en sommes responsables. L’action faite contre son gré par ignorance vise
non pas l’ignorance de ce qu’il est correct de faire, mais l’ignorance des circonstances ;
Aristote en donne un exemple tiré d’une tragédie : une femme tue son fils en le prenant
pour un ennemi la menaçant. Un indice qu’on a agi par ignorance est le remords ou la
souffrance, comme on le voit aussi chez Œdipe : même s’il n’est pas coupable d’avoir tué
son père et épousé sa mère, puisqu’il ignorait qu’il était leur fils, sa souffrance est telle qu’il
ne peut plus vivre normalement. En revanche, il y a des ignorances dont on est soi-même
responsable, par exemple celle due à l’ivresse ou celle due à la négligence, et dans ce cas on
est coupable de la mauvaise action, car il ne tenait qu’à nous de ne pas être dans
l’ignorance. Invoquer son caractère ou sa « nature » (« je n’y peux rien, je suis comme ça
») n’est pas une excuse acceptable car on se forge soi-même son caractère dès qu’on
acquiert le jugement sur les habitudes reçues, et il dépend de nous de l’orienter dans un
sens ou dans l’autre. C’est pourquoi aussi, agir mal une fois ne traduit pas un vice
irrémédiable car l’amélioration est possible et on est tel qu’on choisit de l’être, même si on
a du mal à y arriver. Agir de plein gré appartient aussi aux animaux et aux petits enfants,
puisqu’il y a une différence entre ce qu’ils font spontanément et ce qu’ils font sous la
contrainte, mais ce qui est propre aux humains dès qu’ils en ont l’âge c’est le choix
préférentiel délibéré (prohairesis) . La délibération (bouleusis) porte sur les moyens d’agir
en vue d’une fin, mais la fin doit être indiquée par une autre instance. Le moteur de
l’action est toujours un désir, et la qualité de l’action dépend du but que poursuit le désir :
si le but est indiqué par les vertus, le désir est correct (on l’appelle alors une boulèsis : une
volonté) et l’action le sera aussi, à condition qu’on en trouve les moyens adéquats. On peut
ainsi constituer un syllogisme pratique dont la prémisse majeure, fournie par les vertus,
indique les actions généralement bonnes, la prémisse mineure indique que, dans la
situation où l’on se trouve, l’une des actions possibles se range sous les actions
généralement bonnes (et cette subsomption du particulier sous l’universel est l’œuvre de
l’intelligence , de la raison), et la conclusion est alors : je choisis donc cette action
particulière à ma situation. L’ensemble du raisonnement est articulé par la
phronèsis, l’habileté pratique qui veille à l’adéquation entre les moyens et la
fin.

La politique
Il faut aborder le problème de la justice politique, puisque chaque régime instaure sa propre
conception de ce qui est juste suivant son propre critère de participation au pouvoir
politique. Le passage de l’Éthique à Nicomaque consacré à cette question concluait qu’il
devait exister, dans chaque régime, une forme conforme à la nature humaine la meilleure,
mais ne précisait pas comment elle était définie. C’est ce que nous allons découvrir
maintenant dans la Politique, à partir de la comparaison entre les différents régimes.
Communauté et cité : l’être humain comme animal politique
L’ouvrage commence par une justification de la naturalité de la cité, à partir de l’évolution
historique des regroupements humains. À ce propos, on pourrait se demander comment
Aristote concilie l’évolution historique des civilisations avec la fixité de l’espèce humaine. Il
se fonde sur une croyance ancienne, présente aussi chez Platon, selon laquelle la terre subit
régulièrement un grand cataclysme (souvent un déluge) qui détruit tout, à l’exception de
quelques individus, à partir desquels toute la culture doit être reconstruite. Cela explique
pourquoi l’enquête historique (pratiquée avec des méthodes critiques depuis au moins le 5e
siècle av. J.-C. avec Hérodote) révèle une progression, à des stades inégaux selon les régions,
de la taille des communautés humaines et de la complexité de leurs modes de vie et de leurs
institutions. Qu’est-ce qui fait la spécificité de l’organisation en cités, c’est-à-dire de
l’organisation politique, par rapport à des communautés d’une certaine ampleur et d’un
certain degré de développement technique ? Un premier texte établit la différence entre une
communauté humaine et une communauté dans une autre espèce animale :
« La communauté de plusieurs villages est la cité achevée, atteignant désormais dans tous
les domaines pour ainsi dire le seuil de l’autarcie, et apparue en vue du vivre mais existant
en vue du bien vivre. C’est pourquoi toute cité existe par nature, puisque c’est le cas aussi
des premières communautés. (...) »
Il apparaît d’emblée que seule la cité dépasse la simple reproduction des conditions de la vie
pour assurer la production d’une vie belle et bonne, conformément aux critères de la
meilleure vie établis dans les Éthiques. Or, l’être humain est par nature porté à la vie sociale
(la fin du passage l’exprime très clairement), de sorte qu’il est naturel qu’il se regroupe, et
tout aussi naturel que ce regroupement aboutisse à un certain moment à une vie politique.
Cela ne signifie pas que la cité doive nécessairement apparaître partout : des sociétés
humaines peuvent en rester au stade social sans développer la forme politique, ou y venir
beaucoup plus tard que les autres. En effet, pour Aristote, l’histoire ne suit pas un cours
nécessaire, mais est ouverte aux décisions humaines à l’intérieur du cadre des possibilités
naturelles de l’espèce.
« Pourquoi l’homme est un animal politique plus que l’abeille ou tout animal grégaire, c’est
clair du fait que, comme nous le disons, la nature ne fait rien en vain (...) »
Cette dernière expression, qui revient souvent sous la plume d’Aristote, exprime un type de
finalisme qu’il est important de bien comprendre. Ce n’est pas le finalisme d’une intention
ou d’une intelligence créatrice ; la nature (phusis) n’est pas personnifiée, elle est seulement
la force de développement interne aux organismes (energeia).  Cependant, si chaque
organisme se développe muni de certains organes, c’est parce qu’il a besoin des fonctions de
ces organes, et non l’inverse : ce n’est pas parce qu’il se trouve par hasard muni de ces
organes qu’il en exerce les fonctions. En l’absence d’une explication par la sélection naturelle
des individus bien adaptés (évolutionnisme de Darwin), Aristote veut rendre compte du fait
que chaque espèce possède tout ce qui est nécessaire pour son propre mode de subsistance
(prédateur ou herbivore, etc.) et que chaque organe est en accord avec tous les autres de
telle sorte que l’ensemble de l’organisme est efficace et durable ; ce sont donc les fonctions
qui commandent les organes nécessaires. Autrement dit, si un animal possède un certain
organe, c’est que celui-ci lui est utile pour son mode de vie, et l’on ne voit nulle part d’organe
qui ne sert à rien : « ne fait rien en vain » signifie « ne fait rien d’inutile » (la théorie de
l’évolution rejoint Aristote sur ce point seulement, en montrant que les organes qui ne sont
plus utilisés ont tendance à disparaître de l’espèce). Or seul des animaux l’être humain
possède la parole (logos): la voix (phonè) exprime la douleur et le plaisir, et c’est pourquoi
elle appartient aussi aux autres animaux, car leur nature s’étend jusqu’au point d’éprouver
douleur et plaisir et de se les communiquer entre eux ; mais la parole sert aussi à exprimer
l’utile et le nuisible, et de ce fait le juste et l’injuste, car c’est là ce qui est propre à l’être
humain par rapport aux autres animaux, d’être le seul à éprouver le bien et le mal, le juste et
l’injuste, et c’est la communication de ceux-ci qui produit la maison (oikos), la communauté
et la cité. Il est clair ici que tant la communauté primitive que la cité ont besoin de la justice
et qu’il s’agit là d’une caractéristique du groupe humain. Il y a en effet un type de justice qui
régit les relations intra-familiales et même toute relation interpersonnelle. Nous savons
également, grâce aux études anthropologiques, que dans toute société humaine le partage
entre bien et mal, permis et interdit, juste et injuste, est clairement défini, soit par décision
explicite et convenue (c’est la forme la plus rare) soit implicitement, par des justifications
mythologiques ou théologiques.
« (...) Que donc la cité est antérieure par nature à l’individu, c’est clair, car si l’individu ne se
suffit pas à lui-même quand il est séparé, il se trouve dans la même situation que les autres
parties par rapport au tout, et celui qui n’est pas capable de vivre en communauté ou qui
n’en a pas besoin parce qu’il se suffit à lui-même ne fait pas partie d’une cité, mais il est ou
une bête sauvage ou un dieu. » (Politique, I, 3, 1252b27- 1253a29).
La théorie aristotélicienne du tout et de la partie distingue, d’une part, des ensembles
d’éléments identiques, où les parties peuvent exister séparées avant d’être rassemblées en un
tout (comme un tas de graviers) et, d’autre part, des ensembles organisés où chaque partie
joue un rôle précis en synergie avec les autres ; dans ce cas, la partie n’existe pas d’abord à
l’état séparé, par exemple les parties d’un corps vivant, mais parties et tout se développent
ensemble et les parties sont définies en fonction de leur rôle dans le tout. Un individu
humain est une telle partie par rapport à sa communauté, car il ne peut exister à l’état
d’élément séparé qui pourrait ou non s’inscrire dans un ensemble, et il ne peut acquérir les
fonctions propres à l’humain sans les relations avec les autres membres d’une communauté.
C’est pourquoi, la cité (polis) est antérieure à l’individu qui en est membre, non certes
chronologiquement, mais aux sens définitionnel et principiel, car l’individu est défini
comme membre d’une certaine communauté.  On voit bien que, pour Aristote, il ne fait
aucun doute que l’être humain est un animal politique (zoon politikon).

Économie et esclavage
Aristote examine d’abord les conditions du simple vivre, c’est-à-dire l’économie
domestique (oikos nomos), ce qui lui donne l’occasion d’opposer les formes naturelles
d’acquisition et de production et les abus artificiels de la « chrématistique »,
l’accumulation des biens au-delà du besoin et aux dépens des autres. C’est dans ce cadre
qu’il consacre plusieurs chapitres à la question de l’esclavage, d’abord pour préciser son
rôle dans l’économie, et ensuite pour en justifier une seule forme par opposition à toutes
les autres. D’abord donc, l’esclave, de même que tout exécutant et subordonné, accomplit
les tâches nécessaires, qui sont coordonnées, supervisées et commandées par ceux qui
conçoivent l’ensemble des moyens en vue d’une fin :
« Parmi les instruments, les uns sont inanimés, les autres animés (par exemple, pour le
pilote, le gouvernail est un instrument inanimé et la vigie un animé, car le subordonné est
de l’ordre des instruments pour les techniques) ; de même, l’objet possédé est un
instrument pour la vie et la possession est un ensemble d’instruments, et l’esclave est un
objet possédé animé, et tout subordonné est une sorte d’instrument qui précède les
instruments. En effet, si chacun des instruments pouvait, sur ordre ou par perception,
accomplir son œuvre propre, et si, comme les statues légendaires de Dédale ou les trépieds
d’Héphaistos qui, d’après le poète, entraient spontanément dans l’assemblée des dieux, si
de même les navettes tissaient et les cithares jouaient toutes seules, il n’y aurait aucun
besoin ni de subordonnés pour les maîtres d’œuvres ni d’esclaves pour les maîtres de
maison. » (Politique, I, 4, 1253b27-1254a1).
Considérer un être humain comme un instrument, un outil ou un moyen n’entraîne pas
nécessairement une réification (chosification) ; la distinction entre « animé » et « inanimé
», c’est-à-dire « vivant » et « non vivant » évite de faire de l’outil vivant un simple rouage
d’une machine (ce qui sera plutôt le propre de la civilisation industrielle). La différence
entre l’esclave et l’employé libre ne se situe pas dans la relation d’utilisation, qu’ils
partagent tous les deux, mais seulement dans le fait d’être ou non une propriété : c’est bien
là la spécificité de la condition d’esclave, de pouvoir être acheté et vendu, et de ne pas avoir
le droit de changer d’employeur. En revanche, les deux statuts sont à nouveau indifférents
quant à la nécessité, en l’absence de toute automatisation, d’accomplir de nombreuses
tâches répétitives, subalternes, éventuellement pénibles, sans initiative ni intelligence.
Cette équivalence nous permet d’ailleurs de conclure que rien, dans ce passage, ne justifie
encore l’esclavage plutôt que le salariat. Nous pouvons certes interroger l’affirmation,
présentée comme évidente, qu’il faut des personnes différentes pour, d’un côté, concevoir,
avoir la vision d’ensemble, coordonner les diverses tâches et les commander, et d’autre
part, exécuter chacun sa partie du travail. Pour mettre fin à cette différence hiérarchique, il
faudrait que tous les participants à un travail aient la même vision d’ensemble, conçoivent
ensemble ce qu’il y a à faire et se répartissent volontairement l’exécution de ce qu’ils ont
décidé. C’est ce qu’on appelle l’autogestion, et elle a été expérimentée sous diverses formes
depuis le XIXe siècle, mais elle reste encore extrêmement minoritaire dans le système
économique actuel.
Aristote défend la thèse que seul est juste l’esclavage fondé sur des particularités
individuelles de naissance, qui font que certains individus ne sont pas capables d’avoir la
vue d’ensemble, la conception de ce qu’il faut faire, et le choix correct des moyens pour
arriver à leurs fins.
« Celui qui peut prévoir grâce à sa pensée est commandant par nature et maître de maison
par nature, tandis que celui qui peut faire des efforts par le corps est commandé et esclave
par nature ; c’est pourquoi le maître et l’esclave ont le même intérêt. (...) Cependant,
certains disent que l’esclavage est contre nature, car c’est par la loi que l’un est esclave et
l’autre libre, mais ils ne diffèrent en rien par nature ; par suite, ce n’est pas juste puisque
c’est par violence. (...) Existe-t-il quelqu’un qui soit tel par nature ou non, et est-il
profitable et juste pour quelqu’un d’être esclave ou non, c’est ce qu’il faut maintenant
examiner. Ceux qui sont aussi éloignés que l’âme l’est du corps et l’homme de la bête
sauvage (et c’est le cas de ceux dont la seule activité est l’usage du corps, et dont c’est là le
meilleur qu’ils puissent tirer d’eux-mêmes), ceux-là sont esclaves par nature, et pour eux il
vaut mieux être commandés de ce type de commandement. En effet, est esclave par nature
celui qui est capable d’appartenir à un autre (et c’est pourquoi il lui appartient), et celui qui
a part à la raison dans la mesure où il la perçoit mais ne la possède pas. (...) Cependant,
ceux qui disent le contraire ont aussi raison d’une certaine façon, ce n’est pas difficile à
voir. En effet, l’esclavage et l’esclave s’entendent de deux façons. Il existe un esclave par la
loi, car la loi est un accord sur le fait que ce qui est vaincu à la guerre appartient au
vainqueur. (...) Que donc la contestation a une certaine raison et que ce n’est pas toujours
par nature que les uns sont esclaves et les autres libres, c’est clair, et aussi que chez
certains la distinction existe, et que pour eux il est avantageux et juste que l’un soit esclave
et l’autre maître, et que l’un doit être commandé et l’autre commander selon le
commandement qui leur est naturel, c’est-àdire le commandement domestique. Mais si la
distinction est mal faite, alors c’est dommageable pour les deux, car la même chose est
utile pour la partie et pour le tout, pour le corps et pour l’âme, or l’esclave est une sorte de
partie du maître, au sens d’une partie animée et séparée ; c’est pourquoi, il y a intérêt
commun et amitié réciproque pour un esclave et un maître qui sont estimés tels par
nature, mais pour ceux qui ne le sont pas de cette façon, mais par la loi et la violence, c’est
tout le contraire. »  (Politique, I, 2, 1252a3134 ; 3, 1253b20-23 ; 5, 1254b17- 6,
1255a3-7, b4-15).
À l’époque d’Aristote, l’esclavage pour dettes était aboli depuis longtemps (depuis Solon à
Athènes) ; on était esclave soit en naissant d’une esclave, soit par prise de guerre ou de
piraterie. Les esclaves étaient surtout affectés aux tâches domestiques (nettoyage, cuisine,
culture du champ familial, etc.), parfois plus intéressantes (musique, gestion et
comptabilité du domaine). Il y avait aussi des esclaves de la cité, qui exécutaient les
travaux liés aux charges publiques et parfois des travaux plus lourds selon les cités : par
exemple, à Sparte, les champs sont collectifs et cultivés par les hilotes (ethnie réduite à la
servitude au moment de la conquête du territoire par les Grecs) ; à Athènes, les mines
d’argent sont attribuées chaque année en fermage à un administrateur privé qui y fait
travailler des esclaves publics. Il n’y avait pas de droit de vie ou de mort sur les esclaves,
même si le meurtre de l’un d’eux était puni moins sévèrement que celui d’un homme libre.
Il n’y avait en général pas non plus de mauvais traitements, surtout dans le cadre
domestique, où l’on vivait en commun et où les relations pouvaient être familières (la
relation entre un maître et son esclave impertinent est un ressort permanent de la
comédie antique, d’une façon tout à fait semblable à la relation entre maître et valet dans
les comédies de Molière). L’affranchissement était une pratique courante en
reconnaissance pour avoir bien servi, en particulier par testament lors de la mort du
maître. La distinction entre esclave et employé libre réside donc uniquement, pour
Aristote, dans le fait que le second est capable de mener correctement par lui-même sa vie
privée tandis que l’esclave est jugé incapable même de gérer convenablement ses propres
affaires (on peut penser à des gens qui sont incapables de gérer leur budget, d’estimer s’ils
seront en mesure de rembourser des dettes, etc.). Cependant, il ne se pose pas ici la
question de savoir si cette déficience est vraiment naturelle ou si elle aurait pu être évitée
par une meilleure éducation, une formation plus adaptée, un environnement meilleur —
mais on peut supposer, d’après ses indications sur le développement des facultés dans les
Éthiques, que les potentiels naturels peuvent être tels, en effet, que la formation ne puisse
les corriger tout à fait. En conséquence de tout cela, la question qu’on souhaiterait poser à
Aristote est : croit-il vraiment qu’il existe suffisamment de personnes aussi peu pourvues
de qualités pour qu’on puisse les affecter à tous les postes qu’on leur réservait ?
Maintenant encore nous sommes incapables de répondre à cette question, puisque jamais
encore n’ont été mis en œuvre tous les moyens pour réaliser au mieux les potentiels de
chacun. Par ailleurs, on peut se demander si, en affranchissant lui-même plusieurs de ses
esclaves dans son testament, il ne contredisait pas sa théorie par sa propre pratique. En
effet, s’ils méritaient d’être affranchis, c’est qu’ils n’étaient pas naturellement faits pour
être esclaves, et alors pourquoi les utilisait-il comme tels jusque-là ? Mais il faut répondre
sans doute qu’il était bien obligé de s’adapter à la situation réelle de l’époque, dans laquelle
certains esclaves, selon sa conception de la justice, n’auraient pas dû l’être et certains êtres
humains libres l’auraient dû, or il n’avait pas le choix d’acheter ceux-ci plutôt que ceux-là.
But de la politique et régime le plus juste
Après ces précisions concernant les relations domestiques, Aristote retourne à la
définition de ce qui est propre à la relation politique (c’est-à-dire à la cité) par rapport aux
autres communautés humaines :
« Il est manifeste que la cité n’est pas seulement le partage d’un lieu, en vue d’empêcher les
injustices réciproques et de garantir les échanges. Tout cela est nécessaire pour qu’il y ait
cité, mais ne suffit pas, car la cité est un partage du bien vivre entre les familles et les
lignages, en vue d’une vie complète et autarcique. (...) Il faut donc poser que la
communauté politique est en vue des belles actions et non du simple vivre ensemble. »
Ce que recouvrent le bien vivre et la vie complète est considéré ici comme bien connu, et
de fait Aristote l’a suffisamment défini dans les Éthiques : il s’agit de la vie où s’exercent les
facultés humaines les plus élevées, c’est-à-dire les activités intellectuelles et, dans le
champ pratique, les grandes réalisations civiques telles que l’établissement des institutions
les plus justes, les exploits sportifs et artistiques publics (temples, statues, représentations
théâtrales, etc.) Hannah Arendt rappellera cette distinction quand elle cherchera à
remettre l’économie à sa place subalterne, et à libérer les humains de la prépondérance du
travail relevant de la seule reproduction biologique pour les inciter à retrouver des
activités plus élevées.
« C’est pourquoi, ceux qui contribuent davantage à cette communauté reçoivent davantage
de la cité que ceux qui leur sont égaux ou supérieurs en liberté ou en naissance mais
inégaux en qualité politique, ou que ceux qui les dépassent en richesse mais sont
inférieurs en qualité. On voit donc par là que ceux qui se disputent à propos des
constitutions ne parlent que d’une partie de la justice. »   (Politique, III, 9, 1280b29-
1281a10).
Ici se trouve la réponse à la question du juste politique au sens absolu et non au sens de
chaque régime. Il est en effet un critère qui dépasse les critères relatifs aux constitutions
(liberté pour la démocratie, richesse ou lignage pour l’oligarchie), et c’est le critère de la
qualité (ou vertu) politique. Ceux qui sont égaux sur ce point ont un droit naturel à
davantage de responsabilités et d’honneurs politiques. Quelles sont exactement ces qualités
politiques, nous le découvrirons bientôt. Mais il faut d’abord décrire les pouvoirs
politiques existant à l’époque et les types de responsabilités confiées aux citoyens, pour
bien se rendre compte des capacités nécessaires pour les mener au mieux. Aristote
distingue trois pouvoirs politiques : le délibératif, l’archontat et le judiciaire. Le délibératif
n’est pas seulement législatif ; il fait les lois, mais il délibère aussi sur les événements qui
se présentent et qui demandent une décision commune, émise par décret. C’est le pouvoir
de l’Assemblée des citoyens (à Athènes, l’ekklèsia). Les tribunaux ne sont jamais
professionnels, mais toujours populaires et en général composés d’un grand nombre de
citoyens (plusieurs centaines pour certains jugements). L’archontat (du verbe archein :
commander) est l’ensemble des charges, non pas strictement exécutives, mais que
l’assemblée accorde pour un mandat court (généralement un an), soit par tirage au sort,
soit par élection. Ces charges sont, par exemple : l’entretien de la voirie, l’entretien des
bâtiments publics et religieux, la surveillance des sources, les finances publiques, la
surveillance des marchés (contrôle des prix et des mesures), l’organisation des concours
sportifs et de théâtre, des processions ; enfin, les stratèges et commandements militaires
subalternes, qui sont des charges électives même en démocratie. Quel que soit le régime,
les archontes doivent toujours, à leur sortie de charge, rendre des comptes devant
l’assemblée qui les a désignés, et peuvent être sanctionnés s’ils n’ont pas effectué
correctement leur mandat. En dépit de la grande variété des constitutions, Aristote peut
donner une définition du citoyen qui soit valable dans toutes :
« Celui qui a la possibilité de participer au pouvoir délibératif et judiciaire, celui-là nous
disons qu’il est citoyen de cette cité. »   (Politique, III, 1, 1275b18-20).
En effet, les pouvoirs délibératif et judiciaire sont détenus par l’ensemble des citoyens, en
permanence pour l’Assemblée et alternativement par tirage au sort pour les tribunaux. Ce
qui varie, c’est le nombre des personnes qu’on peut appeler des citoyens, le plus large
étant, en démocratie, l’ensemble des natifs mâles adultes, les autres régimes introduisant
des restrictions censitaires ou de lignage. Quant à ceux qui n’ont pas accès à ces pouvoirs,
il ne faut pas les appeler citoyens mais seulement habitants de la cité. Quelle est la
meilleure constitution aux yeux d’Aristote ? Pour l’établir, il commence par reprendre la
distinction platonicienne entre régimes corrects et régimes déviés, mais sans adopter pour
les distinguer le critère de régner suivant la loi ou suivant l’arbitraire des dirigeants. Il lui
semble, en effet, que, d’une part, la loi est nécessairement générale et doit être complétée
par des appréciations en fonction des situations, et d’autre part, dans un régime mauvais
les lois sont mauvaises, de sorte qu’il ne suffit pas de les respecter pour faire un régime
correct. Il remplace ce critère par celui de gouverner dans l’intérêt de tous ou dans l’intérêt
des seuls dirigeants. Ensuite, dans chacune des deux sortes, les constitutions
sont distinguées par le nombre des citoyens exerçant le pouvoir. Cela donne :

                                           Constitutions correctes                        Constitutions déviées
Un seul                                monarchie                                                 tyrannie
Un nombre restreint         aristocratie                                               oligarchie
Un grand nombre              politeia                                                      démocratie

La politeia est un régime nommé du même nom que la constitution en général. On le
traduit parfois par « république », mais ce n’est pas exact puisque ses institutions ne
correspondent ni à celles de la république antique (romaine) ni à celles de la république
moderne. Le mieux serait de l’appeler «régime citoyen» ou «démocratie de propriétaires». 
Il est composé le plus souvent d’une population majoritaire de petits agriculteurs
propriétaires de lopins à peu près égaux, d’un revenu suffisant pour posséder leur
armement et constituer eux-mêmes l’armée de leur cité. Étant de condition à peu près
égale et attachés à la sauvegarde de leur territoire, ils ont tout intérêt à décider en
commun des mesures qui seront les meilleures pour tous. Ils se caractérisent aussi par
leurs grandes qualités morales. L’ensemble de ces caractéristiques évoquent la cité prônée
par Rousseau dans Le Contrat social (1762). À l’opposé de cela, la démocratie est
rangée parmi les constitutions déviées en tant que privilégiant uniquement une majorité
de pauvres au détriment des autres classes. N’est-ce pas cependant contradictoire avec le
fait que tous sont citoyens quelle que soit leur classe sociale ? La justification de ce
classement vient du fait que la démocratie peut revêtir plusieurs formes et que, si la
première forme est caractérisée par l’égalité de tous, en revanche la dernière forme (au
sens de la plus mauvaise) reflète la situation réelle à Athènes au IVe siècle avant notre ère,
où les pauvres exerçaient le pouvoir contre les autres. Comment en était-on arrivé là ?
Aristote mentionne deux évolutions qui furent déterminantes dans la voie de cette
dégénérescence. D’abord, Périclès, qui exerça en tant que stratège une grande influence
sur les décisions de l’assemblée athénienne dans la deuxième moitié du Ve siècle, avait fait
établir une rémunération pour la participation aux assemblées et aux tribunaux, afin de
dédommager les paysans vivant loin de la ville, qui perdaient deux ou trois jours de travail
à chaque déplacement. Cette rémunération devint la principale source de revenus d’une
certaine population qui n’avait que sa force de travail à vendre pour assurer sa
subsistance. En même temps, l’Assemblée se mit à multiplier les décrets ordonnant des
mesures ponctuelles, en particulier la confiscation des biens des riches en vertu de
dénonciations de toutes sortes, attisées par les démagogues. Devant la multiplication des
sessions de l’Assemblée et des tribunaux, seuls ceux qui n’avaient rien d’autre à faire
pouvaient assister à toutes, de sorte qu’eux seuls avaient le pouvoir effectif et la majorité,
qu’ils exerçaient aux dépens des classes possédantes. Cependant, si l’on comprend que
cette dernière forme est une constitution déviée, il faut tenir compte aussi des autres
formes de la démocratie, qui ne possèdent pas cette déviation dans leurs principes. C’est
pourquoi, pour justifier son classement, Aristote ajoute comme condition supplémentaire
pour être une constitution correcte, l’exigence que ceux qui sont citoyens soient aussi ceux
qui possèdent davantage les qualités politiques, à la fois intellectuelles et morales.

© Extraits de Annick Stevens, Aristote, un fondateur méconnu, Série de conférences
tenues à l'automne 2016 à l'Université populaire de Marseille.
© Textes augmentés, revus et adaptés par René Dansereau, 2020.


